
BRUNO A. CAYOUN

TERAPIA COGNITIVO-CONDUCTUAL  
CON MINDFULNESS INTEGRADO

Principios y práctica

BIBLIOTECA DE PSICOLOGÍA
DESCLÉE DE BROUWER

TCC con mindfulness integrado TX.indd   5 08/11/13   11:46



Sobre el autor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 13

Agradecimientos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 15

Prefacio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 17

Abreviaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 21

Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 23

	 Tres bases de aprendizaje . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 28
		 Acerca de este libro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 31

PARTE I: Base de la TCCMi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 35

1.		 Puesta en práctica del Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 37

	 Definición de la TCCMi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 47
	 Ilustración con un caso de trastorno de ansiedad generali-
	   zada  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 39
	 La comprensión occidental de la conceptualización oriental 	 42
	 Cambios en la psicología clínica occidental . . . . . . . . . . . . . .              	 49
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	 52

Índice

TCC con mindfulness integrado TX.indd   7 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado8

2.	Modelo de coemergencia de refuerzo: una base para la 
	 integración del Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 53

		 Integrar componentes esenciales del cambio de conducta  . .  	 55
		 Papel y fenomenología de los cuatro componentes funcionales 	 56 
		 Ampliar el alcance de la teoría de aprendizaje . . . . . . . . . . . .            	 66
		 Una explicación de sistemas dinámicos de los pensamientos 
	   intrusivos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 69
		 Mantener la enfermedad mental . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 76
		 Recrear equilibrio en el sistema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 81
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	 83

PARTE II: Interiorizar las habilidades . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 87

3.	 Adecuación y base para la TCCMi: pautas prácticas para 
		 terapeutas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 89

	 Una evaluación transdiagnóstica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 89
	 Contraindicaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 91
	E valuar la motivación para cambiar: propuesta de guión . . .   	 93
	 Desarrollar y transmitir la lógica adecuada . . . . . . . . . . . . . .              	 94
	 Una lógica práctica para Mindfulness con respiración . . . . .     	105
	 Modelar la aceptación y la ecuanimidad en la primera 
	   entrevista	 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	109
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	110

4.	 Fase 1 de la TCCMi – Parte I: Cómo generalizar la exposición 		
	 metacognitiva e interoceptiva  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	111

	 Configuración . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	111
	 La relajación como medida preparatoria  . . . . . . . . . . . . . . . .                	114
	 Resumen de la práctica: descripción y puesta en práctica . . .  	115 
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	139

5.	 Relevancia clínica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	141

	F actores de confusión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	141
	 Relajación y ecuanimidad  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	152
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	158

TCC con mindfulness integrado TX.indd   8 08/11/13   11:46



índice 9

6.	Fase 1 de la TCCMi - Parte II: Explicar las dificultades y
	 facilitar los cambios  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	159

	 Perdidos en los pensamientos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	159
	 Abordar el dolor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	161
	 Otras dificultades típicas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	163
	 Promover la adhesión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	167
	 Conclusión de la Fase 1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	169
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	169

PARTE III: Externalizar habilidades . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	171

7.	 Fase 2 de la TCCMi: exposición consciente y reevaluación 
	 cognitiva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	173

	 Objetivo de la Fase 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	173
		 Noción básica de Exposición Graduada en Terapia de 
	   conducta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	174
	E xposición en Imaginación  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	174
	 Superar los límites imaginarios . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	176
	 “Exposición bipolar” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	176
	 Noción básica de reestructuración cognitiva en la terapia 
	   cognitiva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	179
	 Algunas limitaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	180
	E l concepto de Irracionalidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	185
	 La reevaluación cognitiva como consecuencia del 
	   Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	187
	 Reevaluar el concepto de uno mismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	194
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	196

8.	Fase 3 de la TCCMi: Mindfulness Interpersonal  . . . . . . . . . .          	199

	 Teoría de la identidad social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	200
	 La fase 3 y la Teoría de la Identidad Social . . . . . . . . . . . . . . .              	200
	 Utilizar las Fases 1 y 2 para entender a los demás . . . . . . . . .         	203
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	209

TCC con mindfulness integrado TX.indd   9 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado10

9.	 Fase 4 de la TCCMi: prevención de recaídas con empatía 
	 fundada . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	211

	 La empatía como parte del modelo de TCCMi . . . . . . . . . . . .            	212
	 Consecuencias del Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	214
	 La empatía como función de la “ausencia de ego” . . . . . . . . .         	223
	 Autoestima . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	225
	 Dos bases para la aceptación de uno mismo  . . . . . . . . . . . . .             	227
	 Práctica en la Fase 4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	229
	 Reevaluar la recaída . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	232
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	235

PARTE IV: Las ventajas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	237

10.	 La TCCMi con trastornos DSM-V de Eje 1 y Eje 2 . . . . . . . . .         	239

	 Causas de desarrollo frente a causas de situación de la 

	   psicopatología . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	239

	 Detección temprana de señales versus Evitación 

	   experiencial  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	243

	E jemplo de caso 1: Fobia social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	247

	E jemplo de caso 2: TEPT . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	248

	E jemplo de caso 3: TEPT y Trastorno Distímico  . . . . . . . . . .          	251

	E jemplo de caso 4: TEPT y Episodio Depresivo Agudo . . . . .     	252

	E jemplo de caso 5: TEPT y Ludopatía . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	255

	E jemplo de caso 6: Dolor Crónico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	256

	E jemplo de caso 7: Dolor Crónico, Depresión Crónica, TOC 

	   y Trastorno de Pánico con Agorafobia  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	259

	E jemplo de caso 8: Trastorno de ansiedad generalizada, 

	   trastorno del tejido conectivo y osteoartritis  . . . . . . . . . . . .            	262

	E jemplo de caso 9: Depresión crónica, Ansiedad general, 

	   Trastorno por atracón y Diabetes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	266

		E jemplo de caso 10: Trastorno límite de personalidad  . . . . .     	270

	 La cuestión de la personalidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	274

	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	275

TCC con mindfulness integrado TX.indd   10 08/11/13   11:46



índice 11

11.	 Evaluación de la práctica de Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . 	277

	 Cuantificar la eficacia de los tratamientos basados en 
	   Mindfulness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	279
	 Recogida de datos: un análisis de la TCCMi no específico 
	   de diagnóstico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	285
	E fectos de la TCCMi en la conducta de salud de personas 
	   con diabetes de tipo 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	291
	 Mindfulness y terapias occidentales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	293
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	294

PARTE V: Enseñanza y Práctica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	297

12.	 Protocolo de implementación semanal . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	299

	 Habilidades que se espera adquirir con el Programa . . . . . . .      	300
	 Horas de contacto para el Programa de TCCMi de 8 a 12 
	   semanas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	300
	E structura de los documentos del coordinador . . . . . . . . . . .           	302
	 Resumen del modelo de 4 fases . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	304
	 Comentario de cierre  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	324
	 Sesiones de seguimiento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	325
	 Resumen de los grupos de seguimiento de la TCCMi  . . . . . .      	326
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	327

13.	 La práctica profesional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	329

	 La importancia de las variables terapéuticas . . . . . . . . . . . . .             	329
	E fectos del Mindfulness en los resultados terapéuticos . . . . .    	330
	 La importancia de la práctica profesional  . . . . . . . . . . . . . . .               	331
	E jemplo de caso 1: Fobia a las agujas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	333
	E jemplo de caso 2: Dolor, adicción al juego y ansiedad . . . . .     	333
	E jemplo de caso 3: Dolor  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	336
		E jemplo de caso 4: Situación perturbadora  . . . . . . . . . . . . . .              	337
	E jemplo de caso 5: TDAH . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	339
	 Recomendaciones para terapeutas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	340
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	341

TCC con mindfulness integrado TX.indd   11 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado12

14.	 Preguntas más frecuentes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	343

	 Preguntas comunes sobre la meditación Mindfulness . . . . . .     	344
	 Compatibilidad con farmacoterapia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	360
	E xperiencias inexplicadas con la práctica  . . . . . . . . . . . . . . .               	361
	 Adherencia a la terapia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	363
	 Traumas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	365
	 Pasión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	366
	 Dolor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	370
	 TCCMi para niños . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	371
	 Dirigir grupos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	378
	 Contraindicaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	379
	 Resumen de los puntos más importantes . . . . . . . . . . . . . . . .                	383

Referencias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	385

Glosario  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	403

Lista de apéndices . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	411

	 Apéndice A – Guiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	413
	 Apéndice B – Herramientas de evaluación . . . . . . . . . . . . . . .               	425
	 Apéndice C – Formularios de pacientes . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	433

Índice de conceptos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	457

TCC con mindfulness integrado TX.indd   12 08/11/13   11:46



Bruno Cayoun es Director del MiCBT Institute, un centro que se 
dedica a formar, acreditar y asistir a facultativos de terapia cognitivo 
conductual con Mindfulness integrado (TCCMi). También tiene una 
consulta privada de psicólogo clínico y es investigador de la Facultad 
de Psicología de la Universidad de Tasmania (Australia). 

Las investigaciones del Dr. Cayoun en el pasado se han centrado en 
la disfunción de los sistemas de atención y la capacidad humana para 
el control inhibidor y de la atención (dos mecanismos esenciales para 
la práctica del Mindfulness) en niños con trastorno por déficit de 
atención con hiperactividad (TDAH). En la actualidad su investiga-
ción incluye la eficacia de la TCCMi en pacientes con comorbilidad 
compleja, los efectos de la TCCMi en adicciones y traumas, y la medi-
ción de los mecanismos de Mindfulness en poblaciones clínicas. 

En los últimos 22 años ha practicado meditación Mindfulness y 
ha participado en varios cursos intensivos en centros Vipassana de 
varios países (Francia, Nepal, India y Australia). También es el prin-
cipal desarrollador del modelo de TCCMi, que integra la enseñanza 
de habilidades de Mindfulness con principios bien establecidos de 
terapia cognitivo conductual tradicional. 

Sobre el autor

TCC con mindfulness integrado TX.indd   13 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado14

El Dr. Cayoun ofrece cursos de formación continuada en TCCMi 
a varios servicios y asociaciones profesionales de Australia, Nueva 
Zelanda y el Sureste Asiático. Sus CDs de Mindfulness se utilizan en 
todo el mundo y es el principal desarrollador de dos cuestionarios: el 
Short Progress Assessment (Evaluación de progreso breve) y la Min-
dfulness-based-Self Efficacy Scale (Escala de autoeficacia basada en 
Mindfulness), que se han traducido al portugués y al neerlandés. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   14 08/11/13   11:46



Este libro tiene su origen en el primer curso intensivo de diez días 
de meditación Mindfulness de tradición Vipassana birmana en el 
que participé en marzo de 1989. Fue en ese momento cuando empecé 
a conceptualizar de manera informal un modelo de procesamiento 
de la información que integra el sistema psicológico budista. Doce 
años de práctica diaria personal, muchos cursos intensivos y de estu-
dio de principios cognitivos y conductuales después formulé un 
modelo que integra la práctica del Mindfulness tradicional con prin-
cipios cognitivos y de conducta con el fin de tratar el malestar psico-
lógico. Una integración que al principio se denominó “práctica de la 
ecuanimidad”. 

En 2001 propuse y empecé a introducir un modelo de cuatro eta-
pas de “terapia cognitivo-conductual basada en Mindfulness” 
(TCCBM) para intervenciones en situación de crisis en varios servi-
cios de salud mental de Tasmania (Australia) y un año después se 
publicaba la versión en inglés del libro Terapia cognitiva de la depre-
sión basada en la nueva consciencia plena: un nuevo abordaje para la 
prevención de las recaídas del Dr. Zindel Segal, el Dr. John Teasdale y 
el Profesor Mark Williams (traducido al español en 2006), que se ha 
convertido en una gran influencia para la proliferación del uso de los 

Prefacio

TCC con mindfulness integrado TX.indd   17 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado18

modelos con Mindfulness integrado en la terapia occidental moder-
na y cuyo acrónimo es TCBM (terapia cognitiva basada en Mindful-
ness). En los cuatro años posteriores la similitud de ambos acróni-
mos, TCCBM y TCBM, que tanto yo como otras personas estábamos 
utilizando creó cierta confusión y aunque hay solapamientos inevita-
bles entre ambos enfoques, también existen diferencias importantes; 
tanto es así que son muchos los terapeutas e investigadores que los 
han intercambiado repetidamente y con frecuencia.

Tras una conversación con Mark Williams quedó claro que las 
siglas TCCBM tenían que cambiarse. Sin embargo dado que muchos 
terapeutas e investigadores participaban en cursos de formación de 
TCBM y que lo utilizaban profesionalmente en sus investigaciones, 
era importante que tuvieran algo que decir y que el cambio de 
nomenclatura se hiciera entre todos juntos, como un grupo. Así es 
que invité a 211 colegas y miembros del Mindfulness-based Therapy 
and Research Interest Group de todo el mundo para ayudar en el pro-
ceso, que transcurrió durante varios meses de lluvia de ideas y de 
deliberaciones y que acabó siendo un proceso democrático muy ins-
pirador para todos nosotros del que se obtuvieron cincuenta y tres 
propuestas y de las que se extrajeron solamente algunas opciones. A 
partir de ahí se acuñó el nuevo nombre “terapia cognitivo-conduc-
tual con Mindfulness integrado” (TCCMi) para representar efectiva-
mente la esencia del método descrito en este libro. 

El nuevo nombre nos gustó porque mantenía los dos enfoques 
básicos (Mindfulness y TCC) y su integración en todas las fases del 
modelo. Por ejemplo, utilizaríamos el diálogo socrático incluso al 
principio con personas que creen que no tienen tiempo para practi-
car dos veces al día.

También quedamos satisfechos con la nomenclatura TCCMi por-
que la noción de “integración teórica” (en lugar de “eclecticismo téc-
nico”) había sido el principio que nos había guiado desde siempre. La 
TCCMi integra muchos principios de ambos enfoques; por ejemplo, 
en la primera fase y como describiremos más adelante, utiliza los 
principios de aprendizaje operante; en concreto el condicionamiento 
interoceptivo y la extinción para explicar varias experiencias duran-

TCC con mindfulness integrado TX.indd   18 08/11/13   11:46



prefacio 19

te la observación del cuerpo. Además también utiliza la teoría de la 
red neuronal para explicar la intrusión de pensamientos (distraccio-
nes) y la desactivación durante el Mindfulness de la respiración en 
un intento por medir la mayor conciencia de las sensaciones físicas y 
explicarla en términos de neuroplasticidad. En la cuarta fase relacio-
na un aspecto de la práctica de Empatía Sólida (“benevolencia” hacia 
todos los seres) con los principios contra-condicionantes. 

En los últimos siete años la escritura de este libro ha sido una 
experiencia dinámica. Mi intención inicial era simplemente propor-
cionar un manual exhaustivo para estudiantes de postgrado y profe-
sionales de la salud mental que se dedican a la TCCMi. Terapeutas 
multidisciplinares del campo de la salud mental ya han estado utili-
zando versiones menores de este libro, “Manual de TCCBM”, y más 
tarde el “Manual de TCCMi” y además terapeutas, investigadores y 
escritores se han referido a él en muchas ocasiones y han expresado 
un fuerte interés en su publicación (p. ej. Ivanovski y Malhi, 2007; 
Lindsay, 2007; Whitfield, 2006). Ahora siento que el “manual” se ha 
convertido en una guía lo suficientemente exhaustiva y de fácil lectu-
ra para que los terapeutas integren con confianza la práctica del 
Mindfulness con habilidades y principios cognitivos y de conducta 
de manera genérica para tratar una amplia gama de trastornos y 
espero que los lectores lo encuentren útil para ese fin.

TCC con mindfulness integrado TX.indd   19 08/11/13   11:46



	 AMS: 	área motora complementaria; parte del lóbulo frontal del 
		  sistema motor que activa la programación de las secuencias 
		  de movimiento. 
	DSM-V:	 siglas en inglés de Manual diagnóstico y estadístico de los 	
		  trastornos mentales (5ª edición) 
	 EEG:	 electroencefalograma (medida de las ondas cerebrales) 
	 FFMQ:	 siglas en inglés del Cuestionario de cinco facetas de 
		  Mindfulness 
	 FMI:	 siglas en inglés del Inventario Mindfulness de Friburgo 
	 fMRI:	 siglas en inglés de Imagen por resonancia magnética 
		  funcional (fotografía del riego sanguíneo del cerebro 
		  durante tareas mentales) 
	ICD-10:	 siglas en inglés de la Clasificación internacional de 
		  enfermedades (décima edición) 
	 KIMS:	 siglas en inglés del Inventario de habilidades de 
		  Mindfulness de Kentucky 
	MBSR: 	siglas en inglés de Reducción del estrés basada en 
		  Mindfulness 
	 MSES:	 siglas en inglés de la Escala de autoeficacia basada en 
		  Mindfulness 

Abreviaciones

TCC con mindfulness integrado TX.indd   21 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado22

	 RM:	 resonancia magnética (fotografía estructural del cerebro) 
	 RMP: 	relajación muscular progresiva, también conocida como 
		  relajación de Jacobson 
	 SCI:	 subsistemas cognitivos interactivos
	 SNC:	 sistema nervioso central 
	 SPA: 	siglas en inglés de Evaluación de progreso breve 
	 SUDS: 	unidades subjetivas de malestar 
	 TAC:	 terapia de aceptación y compromiso 
	 TCBM: 	Terapia Cognitiva Basada en Mindfulness 
	 TCC:	 terapia cognitivo-conductual 
	 TDAH:	 trastorno por déficit de atención con hiperactividad 
	 TEPT: 	trastorno de estrés postraumático 
	 TOC: 	trastorno obsesivo compulsivo. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   22 08/11/13   11:46



Mucha erudición no enseña comprensión.

		   Heráclito

Practicar para mejorar nuestra capacidad de permanecer tran-
quilos y recogidos mientras nos enfrentamos a las vicisitudes de la 
vida es algo que viene de lejos y que se remonta por lo menos a hace 
veinticinco siglos. Ésa fue y sigue siendo en algunas tradiciones 
orientales una de las características básicas de la práctica del yoga 
que enseña el Budismo y su enfoque sistemático encarna un sistema 
cosmológico y psicológico para entender los procesos mentales y el 
remedio del dolor psicológico, que procede claramente de rituales 
tradicionales y de prácticas religiosas (Goleman, 1977). Precisamen-
te algunos de esos principios los experimenté de la manera más poco 
habitual. 

Aunque ocurrió hace más de 29 años, aún me recuerdo sentado 
en el filo de una cama de hotel al sur de Israel con un terrible dolor 
de muelas. Hacía varios meses que había dejado Francia, mi país de 
origen, para visitar Oriente Medio y me encontraba de repente casi 
sin dinero después de haber perdido la cartera y toda la documenta-

Introducción

TCC con mindfulness integrado TX.indd   23 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado24

ción. Eran aproximadamente las dos de la tarde de un caluroso sába-
do y los pocos dentistas que había en la zona no estaban disponibles. 
Además, no tenía dinero para comprar los calmantes y no conocía a 
nadie que pudiera ayudarme. El dolor era tan paralizador que ni 
siquiera podía andar al hospital que se encontraba a varios quilóme-
tros de distancia. 

Entendía mínimamente cuál era el problema y decidí pensar en 
él: “el nervio no me dolerá para siempre… solo es una cuestión de 
tiempo que la infección mate al nervio y el dolor desaparezca, así que 
lo único que tengo que hacer es esperar”, pensé. Y eso es lo que hice 
sentado en el filo de la cama, esperar a que el dolor pasara. También 
reflexioné sobre cómo podría calmar la agitación interna que sentía 
mientras tanto y no estoy seguro de por qué pero pensé que centrar-
me en el dolor para controlar el cambio y el “dejarse fluir” podría 
quizás acelerar el proceso. Esperaba pasar lo que quedaba de día y 
por lo menos parte de la noche con un sufrimiento intenso, pero no 
podía hacer mucho más. Mi principal preocupación era saber cuán-
to tardaba una infección dental en matar el nervio de la raíz y mien-
tras prestaba atención al centro del dolor lo sentía con mayor inten-
sidad durante un momento y después, para mi sorpresa, disminuía 
rápidamente. Después de unos diez minutos el dolor había disminui-
do bastante y me quedó claro que el alivio que experimentaba se 
debía a cómo había prestado atención a las sensaciones de dolor en 
lugar de a la desensibilización del diente debido a la infección. 

Al no haber estado nunca en contacto con las técnicas de medita-
ción ni conocer su potencial, esta experiencia me resultó increíble y 
a partir de ese momento mi interés por los recursos de la mente se 
hizo mucho más fuerte. Después entendí que sin saberlo había utili-
zado una técnica muy conocida en la meditación Budista, la práctica 
de la ecuanimidad, un componente central de lo que se conoce como 
Meditación Mindfulness. Y también me di cuenta de que subestima-
ba la potencia constructiva del sufrimiento humano; después de todo 
fueron el dolor y la necesidad de aceptarlo los que me enseñaron una 
de las mayores lecciones de mi vida: que las cosas cambian, hasta la 
experiencia más dolorosa. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   24 08/11/13   11:46



introducción 25

La enseñanza Budista sugiere que creamos sufrimiento debido a 
nuestras expectativas. Aunque las cosas que queremos a menudo no 
ocurren, las que no queremos a menudo sí lo hacen y cuando logra-
mos lo que queremos, las cosas cambian pronto. Y aunque algunas 
cosas que queremos parecen no cambiar, nosotros sí cambiamos y 
nos acostumbramos a lo que tenemos, acabamos por perder el inte-
rés y pronto nos sentimos insatisfechos otra vez. Ser consciente de 
esta realidad universal sencilla aunque transcendental de una forma 
que alivie el sufrimiento es un aspecto importante de la vida con 
Mindfulness. De hecho, establecer Mindfulness en todos los niveles 
de la experiencia (algo que al principio se denominaba Satipatthana) 
es la esencia del aspecto práctico de la enseñanza Budista. Tradicio-
nalmente el significado del término “Mindfulness” (sati, en Pali o el 
idioma que se hablaba en la antigua India) ha sido explicado por los 
maestros de meditación como un factor mental que sirve para man-
tener nuestra mente en el objeto de concentración elegido (Taylor, 
2010) con una comprensión más profunda del objeto en cuestión. 
Como se describirá con detalle en el Capítulo 1, se pueden reconocer 
elementos de atención sostenida. 

En Occidente el Mindfulness se ha definido como “prestar aten-
ción de una manera determinada: de forma deliberada, en el momen-
to presente y sin juzgar” (Kabat-Zinn, 2009, pág. 26). Hace más de una 
década Salmon, Santorelli y Kabat-Zinn (1998) ya observaron al inte-
rés cada vez mayor por el Mindfulness desde su temprana integración 
con la psicoterapia occidental en 1979, cuando se implementaron más 
de 240 programas basados en Mindfulness en Norteamérica y en 
Europa. Los investigadores han propuesto la integración formal de 
enfoques basados en Mindfulness con modelos cognitivos, conduc-
tuales y otros modelos existentes de psicoterapia (p. ej. Bennett-Gole-
man, 2002; Cayoun, 2003; Hayes, 2003; Hayes, Follette y Linehan, 
2004; Kutz, Borysenko y Benson, 1985; Lau y McMain, 2005; Roemer 
y Orsillo, 2002; Shapiro y Carlson, 2009; Whitfield, 2006). 

Los que proponen esa integración han propuesto varias maneras 
de operar y varios fundamentos teóricos para la implementación de 
los sistemas de terapia basada en Mindfulness según la teoría de psi-

TCC con mindfulness integrado TX.indd   25 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado26

copatologías específicas, pautas para intervenciones clínicas y una 
descripción de los estándares de calidad del enfoque terapéutico (p. 
ej. Kabat-Zinn, 1990; Kabat-Zinn, Lipworth y Burney, 1985 [dolor 
crónico y estrés]; Carlson et al., 2001 [depresión y estrés]; Linehan, 
2003 [trastorno límite de personalidad]; Orsillo, Roemer y Barlow, 
2003 [trastorno de ansiedad generalizado]; Kabat-Zinn et al., 1992 
[pánico y otros trastornos de ansiedad]; Segal, Williams y Teasdale, 
2006 [depresión]; Witkiewitz y Marlatt, 2006; Follette, Palm y Pear-
son, 2006 [trastorno de estrés postraumático]) y problemas concre-
tos de procesamiento de la información (Breslin, Zack y McMain, 
2002; Teasdale, 1999; Teasdale y Barnard, 1993; Wells y Matthews, 
1994).

Son muchos los autores, con conocimientos que van desde la cate-
gorización social a la investigación oncológica, que han demostrado 
que la capacidad humana para el Mindfulness puede desarrollarse y 
utilizarse con éxito en el proceso de la sanación (Grossman et al., 
2004; Lindsay, 2007; Speca et al., 2000). También existen pruebas 
que apuntan a que incluir los principios de Mindfulness en la psico-
terapia occidental puede resultar beneficioso para una gran varie-
dad de enfermedades (p. ej. Baer, 2003). Así, y manteniendo esa ten-
dencia he propuesto una técnica no dual e integrativa para la modi-
ficación cognitiva y conductual basada en la combinación de una 
vertiente tradicional del Mindfulness, en los principios occidentales 
bien establecidos del condicionamiento operante y en los principios 
de la “cognición encarnada” y las redes neurológicas en el procesa-
miento de la información (Cayoun, 2005a). 

De hecho, la integración del Mindfulness con principios cogniti-
vos y de conducta no es nada nuevo. Son muchas las parábolas 
Budistas que explican historias que tienen veinticinco siglos de anti-
güedad y que ilustran maneras de utilizar lo que consideramos habi-
lidades cognitivas y de conducta para abordar el sufrimiento de las 
personas además de con fines didácticos. 

En una de esas parábolas una mujer que no había podido tener 
hijos durante siete años finalmente dio a luz a una criatura pero por 
desgracia el niño murió de enfermedad a los dos años, dejando a su 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   26 08/11/13   11:46



introducción 27

madre consternada hasta el punto que lo seguía llevando por las 
calles de la ciudad como si nada hubiera ocurrido y haciendo ver que 
su hijo estaba bien, que simplemente estaba durmiendo y que sola-
mente necesitaba ayuda para despertar. Como es natural ninguno de 
las docenas de vecinos a los que pidió ayuda pudo despertar al niño 
hasta que, conmovido por su consternación, un viejo del lugar le 
sugirió que fuera a hablar con el “Maestro Gautama en su ashram1”. 
Desesperada en busca de un milagro, la mujer siguió el consejo y 
visitó al Maestro Siddhartha Gautama, más conocido como Buda, 
sosteniendo el cadáver del niño en sus brazos: “Mi hijo se ha dormido 
y nadie puede despertarlo. En el pueblo me han dicho que usted 
podría ayudarme. Por favor, señor, haré lo que sea…” 

Buda vio que la agonía emocional de la mujer no le permitiría 
entender el motivo real de su sufrimiento y que no estaba preparada 
para recibir una enseñanza de Mindfulness, así que le propuso lo 
que nosotros percibiríamos como un “experimento conductual” para 
iniciar una reevaluación cognitiva utilizando las siguientes instruc-
ciones: “Vaya a todos y cada uno de los hogares de la ciudad, pida a 
cada familia cinco semillas de sésamo y tráigamelas, pero sólo debe-
rá aceptar semillas de aquellas familias en las que no haya habido 
muertes”. La mujer se fue llamando sin cesar a todas las puertas y 
pidiendo las semillas mágicas que salvarían a su hijo del sueño eter-
no, pero la inviabilidad de su tarea se hacía cada vez más clara al no 
poder dar con un hogar que no hubiera sido tocado por la muerte; en 
todos los lugares había muerto alguien. Y cuando regresó a ver al 
Buda la mujer había recuperado el sentido y antes incluso de que el 
Maestro hablara le dijo: “Ahora lo entiendo, Señor, todo el mundo se 
muere; no es solamente mi hijo, es así en todas partes”. El Buda se 
alegró de oír aquello y pensó que la mujer ya estaba preparada para 
la práctica de Mindfulness. Y según prosigue la historia aquella 
mujer se convirtió en una excelente y reconocida maestra de medita-
ción Mindfulness, liberada de lo que podría haber sido una pena 
profundamente arraiga para gran parte de su vida. 

	 1.	NdT: Un Ashram es una comunidad espiritual, propia del hinduismo, en la que 
convive un guía espiritual junto a sus discípulos.

TCC con mindfulness integrado TX.indd   27 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado28

Asumiendo la corrección histórica de esta parábola podemos 
ver que demuestra una de las maneras destacablemente espontá-
neas y precisas en las que el Buda implementaba técnicas de 
modificación de conducta en su doctrina del Mindfulness. En 
otras parábolas integra un estilo de pregunta-respuesta que aso-
ciaríamos fácilmente con lo que conocemos como diálogo socrá-
tico y que plasma la incoherencia de ciertos pensamientos y sus 
ideas subyacentes (véase una colección de parábolas en Axiom 
2002). 

Con unos principios similares, el modelo de cuatro fases de la 
Terapia cognitivo-conductual con Mindfulness integrado (TCCMi) 
que se presenta en este libro es una integración sofisticada de los 
principios básicos de Mindfulness y de la Terapia cognitivo-conduc-
tual (TCC) que incorpora una serie de técnicas basadas en la eviden-
cia para desarrollar el conocimiento de uno mismo y un sentido 
saludable del autocontrol y la autoeficacia en múltiples ámbitos de la 
vida. Atributos todos ellos que dependen en parte del tipo de conoci-
miento de nosotros mismos desde el que operamos para solucionar 
problemas. 

Tres bases de aprendizaje

Según las enseñanzas Theravada, consideradas por muchos como 
la escuela de pensamiento Budista más antigua, existen tres bases 
para el autoconocimiento: escuchar y creer a los demás (por devo-
ción, con filosofía o religiosidad, etc.), racionalizar (habilidades inte-
lectuales de uno mismo para solucionar problemas), y experimentar 
(la experiencia real de uno mismo). Todo ello se refiere a cómo apren-
demos sobre nosotros mismos durante la terapia, de donde se des-
prende que podamos pensar en esos métodos de aprendizaje en tér-
minos de dimensiones de implicación personal y cada uno de ellos 
ofrece información sobre nosotros mismos desde un marco de refe-
rencia que va de más limitado (escucha pasiva) a más amplio (expe-
rimentación).

TCC con mindfulness integrado TX.indd   28 08/11/13   11:46



introducción 29

Aprendizaje por devoción

Durante la psicoterapia el paciente puede obtener información de él 
mismo en función de lo que digamos como terapeutas, dándole el toque 
de nuestra propia visión del mundo y del paradigma operativo. Así, 
nuestro paciente adquiere un conocimiento de sí mismo basado en la 
visión de otra persona, la del terapeuta: “el pensamiento del paciente es 
irracional porque lleva al dolor emocional”. Si ése es el único nivel de 
implicación (fe en el terapeuta), los síntomas se aliviarán temporalmen-
te pero el sentido de autocontrol y de autoeficacia del paciente tiende a 
seguir siendo escaso y permanece vinculado al contexto y al tema de la 
intervención. Además, existe el riesgo potencial de que se instaure una 
dependencia en el terapeuta para obtener aprobación o tranquilidad 
que da pie a un tratamiento a largo plazo innecesario. 

Aprendizaje racional

El siguiente nivel de implicación para el conocimiento de uno 
mismo es la solución de problemas entendiendo la información, algo 
que requiere mayor implicación personal en el procesamiento de la 
misma además de un procesamiento semántico con el que el signifi-
cado de la información se evalúa activa y críticamente y se compara 
con información que ya se ha aprendido y que está almacenada en la 
memoria. Por ejemplo, ha quedado demostrado que entender cómo 
nuestros sistemas de creencias o “esquemas centrales” (ideas básicas 
sobre nosotros mismos y sobre el mundo) crean nuestra realidad, 
agradable o desagradable, es una habilidad útil durante la terapia 
cognitiva. Además también se ha demostrado que la comprobación 
de esa comprensión mediante experimentos conductuales (probar la 
validez de una idea) ayuda a modificar la visión que tenemos y a 
menudo el malestar emocional correspondiente. Sin embargo enten-
der nuestros esquemas no siempre basta para cambiar nuestra con-
ducta y a pesar de los intentos profesionales del terapeuta por mejo-
rar la conciencia de un paciente de sus creencias inútiles, éste último 
puede sentirse incapaz de cambiar una visión o una respuesta habi-
tual. A continuación se ofrece un buen ejemplo de la diferencia entre 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   29 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado30

darse cuenta de algo de manera racional y hacerlo de manera expe-
rimental, que corresponde al siguiente nivel de implicación. 

En 1952 Donald Glaser, experto en física galardonado con el Pre-
mio Nobel, inventó una máquina llamada “la cámara de burbujas” 
para medir la velocidad a la que las partículas subatómicas que com-
ponen el universo “surgen y desaparecen” (Goenka, 1987). El princi-
pio es el siguiente: en hidrógeno líquido, que se mantiene a una tem-
peratura próxima a su punto de ebullición, los iones producidos por 
las partículas energéticas radioactivas que entran a la cámara dejan 
tras de sí rastros de burbujas que pueden fotografiarse y después Gla-
ser contó los trazos de iones y calculó que el número de iones que apa-
recían y desaparecían era igual a 1022 Hz (ciclos por segundo). Dicho 
de otro modo, Glaser descubrió que las partículas subatómicas sur-
gen y desaparecen 1022 veces por segundo y ese gran descubrimiento, 
que demuestra la dinámica de la naturaleza transitoria del universo 
físico, se basaba en una máquina, es decir, un medio de medición 
externo con el que podemos racionalizar la naturaleza física humana.

Aprendizaje a través de la experiencia

Resulta sorprendente que veinticinco siglos antes un hombre que 
solo disponía de su capacidad introspectiva para aplicar conciencia y 
ecuanimidad al momento presente realizara un descubrimiento simi-
lar a nivel de experiencia. Siddhartha Gautama (Buda) descubrió que 
“toda la estructura material está compuesta de diminutas partículas 
subatómicas que surgen y se desvanecen constantemente. En el tiem-
po que se tarda en chascar los dedos o parpadear, cada una de estas 
partículas ha surgido y desaparecido trillones de veces” (Goenka, 
1985, citado en Hart, 1994, pág.37). Dado que no existía ninguna des-
cripción anterior ni ningún nombre para esas partículas que vibra-
ban, Gautama creó la palabra kalapa –la unidad de materia indivisi-
ble más pequeña, y aunque los descubrimientos de ambos hombres 
fueron similares, el proceso y los resultados del mismo descubri-
miento eran inefablemente distintos: uno de los hombres se liberó de 
una congoja material mientras que el otro se hizo viejo atado a las 
aflicciones emocionales del deterioro tanto físico como mental. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   30 08/11/13   11:46



introducción 31

La TCCMi reúne esos tres aspectos del aprender sobre nosotros 
mismos haciendo énfasis en las características experimentales y en 
los sustentos neuroconductuales subyacentes. Cada vez son más los 
investigadores y los terapeutas que consideran las ventajas de los 
paradigmas prácticos y que ya han aceptado incluir componentes de 
Mindfulness en el marco de trabajo cognitivo-conductual (Follette et 
al., 2006; Hayes, Stroshal y Wilson, 1999; Salzman y Goldin (2010); 
Teasdale, 1999; Teasdale, Segal y Williams, 1995; Wells y Matthews, 
1994; Williams et al., 2000). Este libro es otro reflejo más del pensa-
miento actual en psicoterapia que considera que la experiencia per se 
tiene un valor terapéutico significativo.

Acerca de este libro 

La base

A pesar de la cantidad cada vez mayor de investigaciones y de exce-
lentes libros que se publican sobre el uso del Mindfulness en terapia, 
la mayoría tienden a orientar sus contenidos hacia contextos específi-
cos de problema o de trastorno (p. ej. Baer, 2006; Williams et al., 2007). 
Hoy por hoy no existe ninguna serie práctica de principios generales 
ni de pautas para la integración aplicada de la meditación Mindful-
ness y de las técnicas de la TCC tradicional que esté bien documentada 
y que se base en evidencias para abordar múltiples problemas. Y no es 
solamente que esos principios generales pudieran ayudar en términos 
de eficacia de los programas en grupos heterogéneos, sino que tam-
bién ayudarían a abordar el problema de la comorbilidad como ilus-
tran de manera informal las cartas de antiguos pacientes que se reco-
gen en el Capítulo 11. La necesidad de esos principios generales y de 
esas pautas convencionales ha dado lugar a la elaboración de este libro 
e, igual que hicieron Stephen Hayes y sus colegas en relación con su 
modelo integrativo (Terapia de aceptación y compromiso, 1999), este 
libro ofrece una base y unas pautas generales para la implementación 
de la meditación Mindfulness (no solo actitud) estrechamente integra-
das con métodos de TCC bien estudiados y basados en evidencias para 
una amplia serie de disfunciones psicológicas.

TCC con mindfulness integrado TX.indd   31 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado32

La estructura

Este libro presenta cada capítulo por orden de implementación 
del programa de cuatro fases de la TCCMi, aunque algunos elemen-
tos pueden intercambiarse con flexibilidad en función del caso y 
según el trastorno y el progreso del paciente. Esta estructura se basa 
en nueve años de pilotaje, implementación y estandarización en 
varios centros de salud mental que se convirtieron en años de opor-
tunidades para llevar a cabo modificaciones basadas en los comen-
tarios de los pacientes, en la supervisión de estudiantes y de terapeu-
tas experimentados y en datos empíricos que han dado pie a la 
estructura y a los contenidos actuales del programa. 

Los capítulos 1 y 2 plantean una puesta en práctica del Mindful-
ness y un marco teórico muy robusto para su inclusión en la terapia 
psicológica. También ofrecen una explicación neuroconductual de 
los mecanismos de acción mediante una descripción detallada del 
modelo coemergente de implementación que muestra una clara 
interfaz entre la práctica del Mindfulness y la TCC. Además, el resu-
men de los puntos más importantes al final del Capítulo 2 ayudará al 
lector a recordar los aspectos destacados de los conceptos y las habi-
lidades y a comunicar el contenido del programa de un modo senci-
llo a pacientes y a colegas. 

Los Capítulos 3, 4, 5 y 6 explican la Fase 1 de la TCCMi, en la que 
se describen las habilidades de la práctica de Mindfulness para 
interiorizar la atención con el fin de regular tanto la atención como 
las emociones. En estos capítulos se describen técnicas para impli-
car al paciente en el plan de tratamiento utilizando una combina-
ción de habilidades de Mindfulness y de TCC (exposición interocep-
tiva y diálogos socráticos), además de algunas de las relaciones e 
implicaciones clínicas de esta integración particular de Mindfulness y 
TCC y una completa descripción de las dificultades y las soluciones 
comunes. 

En los Capítulos 7, 8 y 9 se describe cómo la TCCMi externaliza 
las habilidades que se han adquirido recientemente en la Fase 1 
(regulación de la atención y de las emociones) para dotar a los pacien-

TCC con mindfulness integrado TX.indd   32 08/11/13   11:46



introducción 33

tes de herramientas cognitivas y conductuales a largo plazo que les 
permitan hacer frente a agentes de estés comunes, mecanismos de 
evitación y problemas interpersonales; todo ello mediante las estra-
tegias aprendidas en las Fases 2, 3 y 4. Por su parte, la base para la 
utilización de la meditación de amor incondicional o benevolencia, 
en el Capítulo 9, tendrá mucha importancia para los terapeutas y los 
científicos cognitivo-conductuales. 

Los Capítulos 10 y 11 abordan las ventajas de la TCCMi y su 
importancia en los trastornos DSM de los ejes 1 y 2. Además en esos 
capítulos se pone en entredicho la idea de que los problemas debidos 
a un trastorno de personalidad no pueden cambiarse, y se ilustran 
con ejemplos de caso la noción de locus interno de aplicación y las 
ventajas de tratar la cognición y la conducta inadaptativas a nivel de 
experiencia. También se incluyen los interesantísimos comentarios 
de diez antiguos pacientes míos tratados con TCCMi y se informa al 
lector de medidas de cambio muy útiles generadas por enfoques de 
Mindfulness haciendo hincapié en la noción de autoeficacia. Por 
último se incluye una evaluación de la práctica del Mindfulness 
basada en los estándares de Aaron T. Beck (1995). 

El Capítulo 12 propone un resumen muy útil del protocolo de 
implementación semanal para pacientes adultos. Cabe destacar tam-
bién que la referencia a la utilización de CD es frecuente, por si el 
terapeuta desea utilizar los CD que suelen utilizarse con la TCCMi 
para ayudar tanto a pacientes como a terapeutas en su práctica dia-
ria (disponibles online en la web del MiCBT Institute: www.Mindful-
ness.com.au). La experiencia de la mayoría de terapeutas de TCCMi 
es que los CD de práctica (Fase 1 y práctica avanzada) pueden com-
plementar el uso práctico de este libro y que son muy interesantes a 
la hora de aplicar el programa. 

El Capítulo 13 habla de la importancia de la práctica profesional 
e incluye un breve resumen del estudio sobre terapeutas formados en 
Mindfulness y de la estructura del Diploma de Formación Profesio-
nal en TCCMi que ofrece el MiCBT Institute y que está reconocido 
oficialmente en Australia. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   33 08/11/13   11:46



tcc con mindfulness integrado34

El Capítulo 14 es una compilación de preguntas que me han for-
mulado pacientes, terapeutas e investigadores durante los últimos 
nueve años y a las que he ido respondiendo de la mejor manera posi-
ble. Y dado que esos intercambios con pacientes y colegas tuvieron 
lugar en un lenguaje llano, el capítulo mantiene el mismo estilo colo-
quial para ofrecer las preguntas y las respuestas basadas en la com-
pleja realidad del trabajo clínico. 

Los apéndices contienen tres guiones que pueden utilizar los tera-
peutas que deseen instruir a pacientes personalmente en lugar de 
utilizando los CD en sesiones de terapia en grupo o individuales. 
También hay varios formularios que los terapeutas encontrarán de 
gran utilidad a la hora de aplicar el programa.

El estilo

Por desgracia las referencias académicas a maestros y a escrito-
res orientales que con tanta devoción aportaron la base para la prác-
tica del Mindfulness suelen ignorarse. Sin embargo en este libro apa-
recen referencias a conceptualizaciones tradicionales y a la imple-
mentación de la práctica del Mindfulness así como a la persona que 
estuvo en su origen: el histórico Buda. Y aunque está claro que eso 
no convierte a este volumen en un libro “Budista” parece importante 
que el lector tenga la oportunidad de relacionar conceptos actuales 
de ciencia conductual con la antigua y bien establecida sabiduría 
oriental. 

Por último, y aunque el estilo de este libro sea más bien coloquial, 
ciertos conceptos técnicos son necesarios, sobre todo dado que la 
mayoría de investigadores, profesionales de la salud mental e inter-
nos reconocerán muchos de los conceptos no explicados. Con esto se 
anima al lector a consultar el glosario de términos que se incluye al 
final del libro cuando lo considere necesario. 

TCC con mindfulness integrado TX.indd   34 08/11/13   11:46


