
lola poveda piérola

conciencia energía  
y pensar místico

el hoy de teresa de jesús
y juan de la cruz

Desclée de brouwer
bilbao - 2011

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   5 15/09/11   11:26



Í nd  i c e

Prefacio por Maximiliano Herráiz . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11

Introducción  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15

	I.	 Una visión del cuerpo real .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35
			  1.	Valor del cuerpo encarnado .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 37
			  2.	El cuerpo como experiencia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 43
			  3.	Cuerpo: el Medio Divino . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 49

			  4.	Salud y enfermedad como discernimiento .  . 	 59

	II .	 Iluminados y místicos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 69
			  1.	La intuición de una distinción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 73
			  2.	En la corriente viva de la Historia .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 79
			  3.	El Pensar Místico: porvenir corporal  .  .  .  .  .  . 	 86

	III .	Niveles de conciencia y grados de amor  .  .  .  .  . 	 93
			  1.	La tradición judaica del Zohar en Teresa 
				   de Jesús .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	111
			  2.	La luz oscurecida: Ibn Arabi y el sufismo 
				    en Juan de la Cruz  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	133
			  3.	El camino místico como proceso . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	147

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   7 15/09/11   11:26



8

	IV .	Hacia el pensar supramental . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	195
			  1.	Los siete Chakras, estados corporales .  .  .  .  .  . 	203
			  2.	El ascenso y descenso en el acontecer 
				   místico .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	210
			  3.	El Supramental: Suspensión y contempla-
				    ción  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	215

	V .	El vacio: mística del presente . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	225
			  1.	El hacer desde el no-hacer . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	234
			  2.	Las virtudes taoistas y cristianas .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	242
			  3.	La familia Cósmica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	248

	VI .	A los lugares desconocidos por los caminos 
		 desconocidos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	255
			  1.	El pensar místico hoy: presencia de Teresa 
				   de Jesús y Juan de la Cruz .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	260
			  2.	El nuevo paradigma: El Espíritu de la 
				M   ateria  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	267
			  3.	El Sistema Consciente para la Técnica del 
				M   ovimiento: Un camino posible .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	277

	VII.	Experiencias . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	289

Posfacio por Maximiliano Herráiz .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	303

Bibliografía  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	305

Abreviaturas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	313

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   8 15/09/11   11:26



p r e f a c i o  

p o r  M a x i m i l i a n o  H e r r á i z

Qué bien sé yo la fonte que mana y corre, exclama 

encendido el poeta y místico, gran místico y gran poeta, 

Juan de la Cruz. Fonte, experiencia y palabra. Experien-

cia, forma de conocimiento y saber. Palabra, hija de la 

experiencia, a la que remite, de la que bebe y sobre la que 

cabalga sólo una parte de la misma. Palabra necesaria, 

palabra insuficiente, flecha que apunta y sugiere, más que 

dice, no ya la fonte, sino la experiencia, realidad viva, en 

movimiento, fugitiva siempre al dardo de la palabra.

Palabra que no es dogmática, cerrada, sino abierta al 

empuje de otra experiencia, propia o ajena, que moldeará 

otra palabra o se mostrará en la mirada encendida, o en 

un grácil movimiento del cuerpo o en el éxtasis de la con-

templación, como la que vivió María virgen, según el 

escultor místico de la palabra: “Y María estaba en pas-

mo”, ante el misterio de su alumbramiento. Pero ninguna 

expresión ni todas juntas estrechan la doble fisura entre la 

experiencia y la fonte, entre las experiencias y las traduc-

ciones, necesariamente múltiples, en las que se escancia.

La autora de estas páginas, Lola Poveda, nos cuenta su 

experiencia, la suya, no la de otros. A éstos ha llegado, 

desde la fonte común, buscando la explicación y verifica-

ción, también la armonía de las diferencias y la unidad 

del principio y fin, común a todas. Diálogo iluminador, 

11

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   11 15/09/11   11:26



que suaviza la pobreza, necesaria, de un decir lacrado 

por la propia cultura y circunstancia. Punto de partida y 

de llegada común, aunque los cristianos lo traduzcamos 

en clave de comunidad de Personas, en el Único Dios, o 

en términos no personales.

La experiencia no puede convertirse nunca en una 

cárcel que limita y restringe el movimiento de acceso a la 

Realidad que nos trasciende, que nos constituye original-

mente. Juan de la Cruz nació, y posiblemente culminó, 

hombre, creyente, libre, y se consagró artista del decir 

poético en el “vientre de la ballena” de una cárcel conven-

tual. Y saltó en la noche toledana, con su taleguilla de 

versos colgada al cuello, presionando sobre la aurora de 

un día luminoso, no hacia el ocaso sino hacia el levante 

–en par de los levantes de la aurora– del nuevo y definitivo 

día que comenzó en el domingo de resurrección del 

Hombre nuevo, Jesús de Nazaret. 

Desde ese gran regalo de Dios, que nos envió a su Hijo, 

y de esos testigos de calidad y verbo de excelencia, que son 

los místicos de todas las confesiones religiosas, y hasta de 

los que se confiesan ateos, podemos las personas de todos 

los tiempos y culturas, abrirnos a los infinitos niveles de 

consciencia y mínimos niveles de inconsciencia, que 

arrastran consigo, en pesca abundante, milagrosa, en 

todos los tiempos y lugares, el pensar y el decir supramen-

tales, cuando ya no nos sirve o basta la pesca en los cala-

deros que frecuentamos los más. De esto dejó constancia 

Juan en su maravilloso prólogo sobre “el decir místico”.

El vacío o la escuálida cosecha del lenguaje discursivo 

tendrá que rendirse ante la abundosa pesca del decir mís-

tico o de la inspiración poética, que lejos de contradecir 

la racionalidad, la dilata salvándola de su muerte por 

asfixia o espíritu narcisista. También la razón necesita 

12

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   12 15/09/11   11:26



pasar por su desierto para entrar en la tierra de la prome-

sa o en los caladeros de la vida que, para los cristianos se 

abrieron a la historia en la temprana aurora de la Pascua, 

día definitivo.

Juan de la Cruz, en forcejeo entre la novedad que rom-

pe la rutina repetitiva, sin más horizonte que la muerte, 

nos dejó plasmada la hoja de ruta de una humanidad que 

se revela contra la muerte que ella misma genera, ¡y que 

puede presentarse y presentar como defensa de la vida!: 

Así como el caminante que, para ir a nuevas tierras no 

sabidas, va por nuevos caminos no sabidos ni experimen-

tados, que camina no guiado por lo que sabía antes, sino 

en duda y por el dicho de otros. Y claro está que éste no 

podría venir a nuevas tierras, ni saber más de lo que antes 

sabía, si no fuera por caminos nuevos nunca sabidos, 

dejados los que sabía… (2N 16,8).

Por este camino nos conduce Lola Poveda. Su expe-

riencia y los caños de la fonte que mana y corre que fre-

cuenta, son una gruesa descarga en la sala de máquinas 

de los quereres inviscerados de tantos que siguen luchan-

do bajo el lema de que “cualquier tiempo pasado fue 

mejor”. Los mejores testigos maestros de la humanidad 

nos dicen que el siglo de oro de la humanidad está siem-

pre en el futuro. Que éste se enfila prendido el primer 

fogonazo del amor acogido: salí tras ti clamando, y eras 

ido. Y el camino se convierte en obligado vuelo por la 

presión del enamorante: apártalos amado,

			      que voy de vuelo.

	 Maximiliano Herráiz

	 Mayo 2011

13

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   13 15/09/11   11:26



Arte y oración en mi vida han ido al unísono.

Embarcada, por mi profesión, en la Pedagogía Teatral, 

buscaba una práctica que ayudara al profesor-intérprete 

a creer en su trabajo y poderlo vivir desde un cuerpo 

atento y trabajado. Las escuelas de actores del siglo XX 

habían ido incorporando técnicas corporales como 

acrobacia, rítmica, o diferentes enfoques de Oriente y 

Occidente: Expresión corporal, Yoga, Rolfing, Taichi... 

Siempre con un concepto de materia aislada a la hora de 

integrarlas en el proceso de formación.

Mi búsqueda se orientaba hacia encontrar un enfoque 

corporal unificador que abarcara movilidad, expresivi-

dad, emoción y salud porque para mí es claro que arte y 

salud tienen que ir juntos.

Por otro lado los profetas y los pioneros del teatro 

contemporáneo (Becquet, Artaud, Grotowski, Apia y 

Craig o Brook) han hablado de un teatro simple, místico, 

que retorne a su carácter litúrgico, casi sagrado, en el que 

el actor sea un “creyente” capaz de liberar la energía de la 

emoción. El acceso a esa intuición pasa por una corpo-

reidad nueva, por un nuevo hacer corporal.

La meditación, orar, es una experiencia que me ha 

acompañado desde niña. Nunca lo he vivido como un tra-

bajo o un deber, sino como un lenguaje natural que ha cre-

15

I N T RO  D UCCI    Ó N

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   15 15/09/11   11:26



16

cido conmigo como cualquier otro aspecto de mi persona, 
dentro de una familia más cristiana que católica en cuan-
to a la libertad y el espacio que lo religioso ha ocupado en 
mi vivencia familiar. Así, orar ha sido un estar conmigo o 
en mí con el mismo pulso de estar con Dios o en Él. Siem-
pre con una presencia corporal que ha acabado siendo el 
lugar de discernimiento de mi estar con lo otro o con los 
otros o en los otros. Y así ha seguido siendo hasta hoy.

El nombre de “Meditaciones escénicas” que doy a mis 

actuaciones es la síntesis de esos dos ámbitos o facetas 

del mismo prisma: interpretar ante otros es lo más espi-

ritual que he podido vivir y orar –me gusta más decir 

“orar” que meditar– ha sido la experiencia más bella que 

he vivido en mi acontecer humano.

No me veo original en eso, porque lo espiritual ha 

estado presente en el arte desde que éste surge como 

expresión humana en alma y cuerpo. Y la contemplación, 

o el Pensar Místico, que provoca la experiencia orante es 

tan inenarrable como la emoción del artista en su acto 

creador en el encuentro, sin mediación, con lo Divino.

Me viene al recuerdo la inscripción en la piedra sobre 

la tumba de Gabriela Mistral en Montegrande, en el nor-

te chileno: Lo que el alma hace por su cuerpo es lo que el 

artista hace por su pueblo.

Como dicen los maestros chinos “nada es lo que pare-

ce” y después de vivir treinta años en Madrid y terminar 

mis estudios universitarios me trasladé a Barcelona, don-

de nunca se cumplió el prometido trabajo en el Instituto 

del Teatro que había motivado mi desplazamiento, pero 

donde, casi al llegar, contacté con los discípulos de Fedo-

ra Aberastury con los que, en el año 1980, fundaríamos el 

Instituto que llevaba su nombre. Fedora, pianista, discí-

pula de Claudio Arrau, había generado en su estudio de 

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   16 15/09/11   11:26



17

Buenos Aires un Sistema de trabajo-síntesis como solo 

los pioneros pueden realizar, en torno al arte y al desarro-

llo del cuerpo como Conciencia-Energía. Desde mi pri-

mera sesión de trabajo, en octubre de 1978, entendí que 

había encontrado lo que buscaba y mi teoría, mi investi-

gación y mi práctica personal y en mi taller, desde enton-

ces han tenido, tanto para el arte dramático como para la 

meditación, el referente de su Sistema Consciente para la 

Técnica del Movimiento.

Hago mías las palabras de Teilhard de Chardin que 

recoge Claude Chénot en su libro sobre él de TAURUS: 

Mi tema ha sido: “cómo comprender y utilizar el arte en 

función de la Energía Humana”. He manifestado la idea de 

que el Arte es una expresión de la “exuberancia” de la ener-

gía humana, de modo que su función consiste en propor-

cionar una especie de consistencia, una forma intuitiva y 

casi instintiva, y un carácter personal a esta aportación y 

exceso, siempre crecientes, de fuerzas espirituales gradual-

mente liberadas de los lazos de la materia; exactamente 

igual que ocurre con la ciencia y con la filosofía, pero de 

una forma mucho más espontánea y personalista.

También en Barcelona, en mis periódicas estancias en 

Montserrat, evolucionó lo que hacía cincuenta años, a 

mis ocho años, había sido mi primera experiencia con-

templativa, mientras miraba las figuras de santas de ala-

bastro que acompañan la escalera de subida a la Virgen 

negra. Al llegar arriba me di cuenta de lo sencillo que era 

hablar con Dios. Estaba en eso cuando la mano del cui-

dador que ordenaba la subida y el tiempo de los piadosos 

visitantes, se puso en mi brazo y me hizo salir de aquel, 

no solo lugar, sino espacio de bienaventuranza al que 

había llegado. Las dos experiencias me han seguido 

acompañando: una como camino irrenunciable y la del 

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   17 15/09/11   11:26



18

cuidador como todos los imponderables, controles aje-

nos y propios y emergencias que son la ascesis espontá-

nea del camino de contemplación.

Puedo decir que en mi recorrido personal, no se ha 

tratado solo de una búsqueda, un estudio o un objetivo 

prioritario. Reconozco que a lo largo de los años vividos 

estar presente con mi cuerpo –como experiencia-expre-

sión-conciencia-energía– al Arte y al Pensar Místico ha 

sido una vocación.

Por eso en estas páginas, en las que resumo un reco-

rrido de mi experiencia, no pretendo aumentar conoci-

miento en el que las lea, sino compartir lo vivido y descu-

brir, a dos, que a eso hemos sido llamados.

Tú eres eso

El camino místico no se hace solo.

Aunque mi experiencia meditativa es autodidacta, 

siempre tuve muy buenos maestros a los que me unió 

una entrañable amistad:

Tomás de Kempis y Teresa de Jesús, desde niña, y más 

tarde Juan de la Cruz, han sido mis guías y amigos siem-

pre presentes, atentos, amorosos, firmes, dispuestos a 

repetirme una y mil veces las mismas cosas con esa peda-

gogía que ha acabado haciéndome vivir de forma natural 

lo sobrenatural.

En la adolescencia y juventud Isabel de la Trinidad, 

las Confesiones de San Agustín y Las tres Edades de la 

Vida Interior de Garrigou-Lagrange se hicieron interlocu-

tores de mis propia vivencias.

El espíritu de Pedro Poveda, fundador de la Institu-

ción Teresiana donde me eduqué y formé, de unir Fe y 

Ciencia, vivir como los primeros cristianos, el amor al 

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   18 15/09/11   11:26



19

estudio y tener la Encarnación bien entendida, la persona 

de Cristo, su naturaleza y su vida como la norma segura 

para llegar a ser santo con la santidad más verdadera sien-

do al propio tiempo humano con el humanismo verdad, 

me sirvió hasta el día de hoy de referente.

Pero reconozco que nada más de agradecer que haber 

encontrado, sin buscarlo, a la persona adecuada en el 

momento adecuado para intercambiar lo que se ha ido 

configurando como mi pensamiento y mi acción. Quiero 

traerlos aquí como una forma de agradecerles su apoyo, 

su amistad, su discernimiento y esos tiempos de inter-

cambio que me han permitido crecer y avanzar:

Carlos Valverde S.I., que me dio a conocer a Teilhard 

de Chardin y me impidió asociarme a algún camino 

meditativo que no fuera mi propio camino. Fue en unos 

Ejercicios Espirituales personalizados con él en Villagar-

cía de Campos cuando inicié de forma explícita lo que 

hoy puedo considerar mi camino personal de meditación 

a través del cuerpo.

Carlos Castro Cubells, en el que tuve a un guía que 

siempre iba por delante en la comprensión meditativa 

de la Biblia, los místicos y el mundo oriental y la Histo-

ria de las Religiones. Su comprensión de la Liturgia 

como Misterio, su amor por el Zen, su lectura vivencia-

da de la Biblia, su contemplación de los cuadros taoís-

tas, la lectura de Raimundo Lulio, Ortega, Zubiri o sus 

experiencias con Enomilla-Lassalle... llenaron nuestros 

encuentros hasta su muerte. Con Él me adentré en San 

Juan de la Cruz y pude confrontar el proceso meditativo 

que he denominado: Meditar: una experiencia a través del 

cuerpo.

José Mª Fondevila S.I., quién desarrollaba sus clases 

de Antropología en la Facultad de San Cugat y la Facul-

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   19 15/09/11   11:26



20

tad de Teología de Barcelona cuando nos conocimos y 

entablamos una entrañable amistad. Él estaba interesa-

do en el tema del cuerpo y yo en adentrarme en la Teolo-

gía que refrendara mis experiencias meditativas a través 

del cuerpo. De común acuerdo iniciamos un estudio 

Antropología teológica-Corporeidad en el que estuvimos 

tres años reuniéndonos un día a la semana. El estudio 

nos llevó a un vínculo común: la experiencia.

Con su tutela, y la guía de San Ignacio inicié la “Expe-

riencia de Conversión” en la cueva de Manresa. Es una 

experiencia de ocho días de silencio en el que el cuerpo es 

el medio del discernimiento a través de dos experiencias 

diarias y el diálogo de discernimiento personal. La reali-

zo, sin convocarla, cuando hay ocho personas interesa-

das. De esa época también es la experiencia del Catecu-

menado de oración –era invitada a dar cursos de expre-

sión corporal y catequesis en diferentes lugares– en el 

que invitaba a seguir el proceso catecumenal cristiano a 

través del proceso meditativo de Santa Teresa. También 

en ese tiempo formé parte del equipo organizador de la 

Pascua de los Negrales, en la sierra de Madrid, donde 

cientos de personas, a la sombra de Taizé, nos encontrá-

bamos para celebrar la Pascua a través de numerosas 

experiencias de oración.

Maximiliano Herráiz. Nos conocimos en julio de 

1986. Le habíamos pedido su enfoque de Santa Teresa 

para los grupos de oración con los que celebrábamos la 

Pascua de los Negrales. Desde entonces he mantenido 

con él una relación que considero cuántica por lo breve 

pero decisiva en momentos cruciales de mi vida. Su lec-

tura de Santa Teresa y San Juan de la Cruz me renueva 

en poderlos sentir y vivir. Le agradezco de corazón su 

Pre-facio y su Pos-facio a este libro.

Conciencia energía y pensar místico TX.indd   20 15/09/11   11:26


