LOLA POVEDA PIEROLA

CONCIENCIA ENERGIA
Y PENSAR MISTICO

EL HOY DE TERESA DE JESUS
Y JUAN DE LA CRUZ

DESCLEE DE BROUWER
BILBAO - 2011



INDICE

PREFACIO por Maximiliano Herrdiz . .............

INTRODUCCION. . . . .ttt e e et e

1.

II.

III.

UNA VISION DEL CUERPO REAL. . . . .ot vt vt et ..
1. Valor del cuerpo encarnado .............
2. El cuerpo como experiencia . ............
3. Cuerpo: el Medio Divino . ... ............
4. Salud y enfermedad como discernimiento .

ILUMINADOS Y MISTICOS . . . ..o vvee et
1. La intuicién de una distincién . ..........
2. En la corriente viva de la Historia ........
3. El Pensar Mistico: porvenir corporal . . . ...

NIVELES DE CONCIENCIA Y GRADOS DE AMOR . . . . .
1. La tradicion judaica del Zohar en Teresa
deJests. ......coviiiiiinn..
2. La luz oscurecida: Ibn Arabi y el sufismo
enJuandelaCruz.....................
3. El camino mistico como proceso . ........



IV. HACIA EL PENSAR SUPRAMENTAL . . . ..o oo ven .. 195

1. Los siete Chakras, estados corporales . .. .. 203
2. El ascenso y descenso en el acontecer
MIStiCO ... vv i 210
3. El Supramental: Suspensién y contempla-
CION . .o 215
V. EL VACIO: MISTICA DEL PRESENTE . . . . ......... 225
1. El hacer desde el NO-HACER . .. ........... 234
2. Las virtudes taoistas y cristianas ......... 242
3. La familia Césmica . ................... 248

VI. A LOS LUGARES DESCONOCIDOS POR LOS CAMINOS

DESCONOCIDOS. « « ottt veteeeeeeeee e 255
1. El pensar mistico hoy: presencia de Teresa
deJestsyJuandelaCruz............... 260
2. El nuevo paradigma: El Espiritu de la
Materia.......ocovvin ... 267
3. El Sistema Consciente para la Técnica del
Movimiento: Un camino posible. ......... 277
VII. EXPERIENCIAS .« « ..t tieee e e e aee e 289
PosFAcIO por Maximiliano Herrdiz .. ............ 303
BIBLIOGRAFIA. . ... ... i 305
ABREVIATURAS . . ..t i ittt it 313



PREFACIO

por Maximiliano Herrdiz

Qué bien sé yo la fonte que mana y corre, exclama
encendido el poeta y mistico, gran mistico y gran poeta,
Juan de la Cruz. Fonte, experiencia y palabra. Experien-
cia, forma de conocimiento y saber. Palabra, hija de la
experiencia, a la que remite, de la que bebe y sobre la que
cabalga s6lo una parte de la misma. Palabra necesaria,
palabra insuficiente, flecha que apunta y sugiere, mas que
dice, no ya la fonte, sino la experiencia, realidad viva, en
movimiento, fugitiva siempre al dardo de la palabra.

Palabra que no es dogmatica, cerrada, sino abierta al
empuje de otra experiencia, propia o ajena, que moldeara
otra palabra o se mostrara en la mirada encendida, o en
un gracil movimiento del cuerpo o en el éxtasis de la con-
templacién, como la que vivié Maria virgen, segun el
escultor mistico de la palabra: “Y Maria estaba en pas-
mo”, ante el misterio de su alumbramiento. Pero ninguna
expresion ni todas juntas estrechan la doble fisura entre la
experiencia y la fonte, entre las experiencias y las traduc-
ciones, necesariamente multiples, en las que se escancia.

La autora de estas paginas, Lola Poveda, nos cuenta su
experiencia, la suya, no la de otros. A éstos ha llegado,
desde la fonte comuin, buscando la explicacion y verifica-
cién, también la armonia de las diferencias y la unidad
del principio y fin, comun a todas. Didlogo iluminador,

11



que suaviza la pobreza, necesaria, de un decir lacrado
por la propia cultura y circunstancia. Punto de partida y
de llegada comun, aunque los cristianos lo traduzcamos
en clave de comunidad de Personas, en el Unico Dios, o
en términos no personales.

La experiencia no puede convertirse nunca en una
carcel que limita y restringe el movimiento de acceso a la
Realidad que nos trasciende, que nos constituye original-
mente. Juan de la Cruz nacié, y posiblemente culminé,
hombre, creyente, libre, y se consagré artista del decir
poético en el “vientre de la ballena” de una carcel conven-
tual. Y salt6é en la noche toledana, con su taleguilla de
versos colgada al cuello, presionando sobre la aurora de
un dia luminoso, no hacia el ocaso sino hacia el levante
—en par de los levantes de la aurora— del nuevo y definitivo
dia que comenzé6 en el domingo de resurreccién del
Hombre nuevo, Jestis de Nazaret.

Desde ese gran regalo de Dios, que nos envié a su Hijo,
y de esos testigos de calidad y verbo de excelencia, que son
los misticos de todas las confesiones religiosas, y hasta de
los que se confiesan ateos, podemos las personas de todos
los tiempos y culturas, abrirnos a los infinitos niveles de
consciencia y minimos niveles de inconsciencia, que
arrastran consigo, en pesca abundante, milagrosa, en
todos los tiempos y lugares, el pensar y el decir supramen-
tales, cuando ya no nos sirve o basta la pesca en los cala-
deros que frecuentamos los més. De esto dej6 constancia
Juan en su maravilloso prologo sobre “el decir mistico”.

El vacio o la escudlida cosecha del lenguaje discursivo
tendra que rendirse ante la abundosa pesca del decir mis-
tico o de la inspiracién poética, que lejos de contradecir
la racionalidad, la dilata salvidndola de su muerte por
asfixia o espiritu narcisista. También la razén necesita

12



pasar por su desierto para entrar en la tierra de la prome-
sa o en los caladeros de la vida que, para los cristianos se
abrieron a la historia en la temprana aurora de la Pascua,
dia definitivo.

Juan de la Cruz, en forcejeo entre la novedad que rom-
pe la rutina repetitiva, sin mas horizonte que la muerte,
nos dejoé plasmada la hoja de ruta de una humanidad que
se revela contra la muerte que ella misma genera, |y que
puede presentarse y presentar como defensa de la vida!:
Asi como el caminante que, para ir a nuevas tierras no
sabidas, va por nuevos caminos no sabidos ni experimen-
tados, que camina no guiado por lo que sabia antes, sino
en duda y por el dicho de otros. Y claro estd que éste no
podria venir a nuevas tierras, ni saber mds de lo que antes
sabia, si no fuera por caminos nuevos nunca sabidos,
dejados los que sabia... (2N 16,8).

Por este camino nos conduce Lola Poveda. Su expe-
riencia y los cafios de la fonte que mana y corre que fre-
cuenta, son una gruesa descarga en la sala de maquinas
de los quereres inviscerados de tantos que siguen luchan-
do bajo el lema de que “cualquier tiempo pasado fue
mejor”. Los mejores testigos maestros de la humanidad
nos dicen que el siglo de oro de la humanidad est4 siem-
pre en el futuro. Que éste se enfila prendido el primer
fogonazo del amor acogido: sali tras ti clamando, y eras
ido. Y el camino se convierte en obligado vuelo por la
presion del enamorante: apdrtalos amado,

que voy de vuelo.

Maximiliano Herrdiz
Mayo 2011

13



INTRODUCCION

Arte y oracién en mi vida han ido al unisono.

Embarcada, por mi profesion, en la Pedagogia Teatral,
buscaba una practica que ayudara al profesor-intérprete
a creer en su trabajo y poderlo vivir desde un cuerpo
atento y trabajado. Las escuelas de actores del siglo XX
habian ido incorporando técnicas corporales como
acrobacia, ritmica, o diferentes enfoques de Oriente y
Occidente: Expresiéon corporal, Yoga, Rolfing, Taichi...
Siempre con un concepto de materia aislada a la hora de
integrarlas en el proceso de formacion.

Mi basqueda se orientaba hacia encontrar un enfoque
corporal unificador que abarcara movilidad, expresivi-
dad, emocién y salud porque para mi es claro que arte y
salud tienen que ir juntos.

Por otro lado los profetas y los pioneros del teatro
contemporaneo (Becquet, Artaud, Grotowski, Apia y
Craig o Brook) han hablado de un teatro simple, mistico,
que retorne a su caracter litargico, casi sagrado, en el que
el actor sea un “creyente” capaz de liberar la energia de la
emocion. El acceso a esa intuicién pasa por una corpo-
reidad nueva, por un nuevo hacer corporal.

La meditacién, orar, es una experiencia que me ha
acomparfiado desde nifia. Nunca lo he vivido como un tra-
bajo o un deber, sino como un lenguaje natural que ha cre-

15



cido conmigo como cualquier otro aspecto de mi persona,
dentro de una familia mas cristiana que catdlica en cuan-
to a la libertad y el espacio que lo religioso ha ocupado en
mi vivencia familiar. Asi, orar ha sido un estar conmigo o
en mi con el mismo pulso de estar con Dios o en El. Siem-
pre con una presencia corporal que ha acabado siendo el
lugar de discernimiento de mi estar con lo otro o con los
otros o en los otros. Y asi ha seguido siendo hasta hoy.

El nombre de “Meditaciones escénicas” que doy a mis
actuaciones es la sintesis de esos dos ambitos o facetas
del mismo prisma: interpretar ante otros es lo mas espi-
ritual que he podido vivir y orar -me gusta mas decir
“orar” que meditar- ha sido la experiencia mas bella que
he vivido en mi acontecer humano.

No me veo original en eso, porque lo espiritual ha
estado presente en el arte desde que éste surge como
expresion humana en alma y cuerpo. Y la contemplacion,
o el Pensar Mistico, que provoca la experiencia orante es
tan inenarrable como la emocién del artista en su acto
creador en el encuentro, sin mediacién, con lo Divino.

Me viene al recuerdo la inscripcién en la piedra sobre
la tumba de Gabriela Mistral en Montegrande, en el nor-
te chileno: Lo que el alma hace por su cuerpo es lo que el
artista hace por su pueblo.

Como dicen los maestros chinos “nada es lo que pare-
ce” y después de vivir treinta afios en Madrid y terminar
mis estudios universitarios me trasladé a Barcelona, don-
de nunca se cumplio el prometido trabajo en el Instituto
del Teatro que habia motivado mi desplazamiento, pero
donde, casi al llegar, contacté con los discipulos de Fedo-
ra Aberastury con los que, en el afio 1980, fundariamos el
Instituto que llevaba su nombre. Fedora, pianista, disci-
pula de Claudio Arrau, habia generado en su estudio de

16



Buenos Aires un Sistema de trabajo-sintesis como solo
los pioneros pueden realizar, en torno al arte y al desarro-
llo del cuerpo como Conciencia-Energia. Desde mi pri-
mera sesion de trabajo, en octubre de 1978, entendi que
habia encontrado lo que buscaba y mi teoria, mi investi-
gacién y mi practica personal y en mi taller, desde enton-
ces han tenido, tanto para el arte dramatico como para la
meditacion, el referente de su Sistema Consciente para la
Técnica del Movimiento.

Hago mias las palabras de Teilhard de Chardin que
recoge Claude Chénot en su libro sobre él de TAURUS:
Mi tema ha sido: “cémo comprender y utilizar el arte en
funcion de la Energia Humana”. He manifestado la idea de
que el Arte es una expresion de la “exuberancia” de la ener-
gia humana, de modo que su funcién consiste en propor-
cionar una especie de consistencia, una forma intuitiva y
casi instintiva, y un cardcter personal a esta aportacién y
exceso, siempre crecientes, de fuerzas espirituales gradual-
mente liberadas de los lazos de la materia; exactamente
igual que ocurre con la ciencia y con la filosofia, pero de
una forma mucho mds espontdnea y personalista.

También en Barcelona, en mis periédicas estancias en
Montserrat, evolucioné lo que hacia cincuenta afios, a
mis ocho afios, habia sido mi primera experiencia con-
templativa, mientras miraba las figuras de santas de ala-
bastro que acompainan la escalera de subida a la Virgen
negra. Al llegar arriba me di cuenta de lo sencillo que era
hablar con Dios. Estaba en eso cuando la mano del cui-
dador que ordenaba la subida y el tiempo de los piadosos
visitantes, se puso en mi brazo y me hizo salir de aquel,
no solo lugar, sino espacio de bienaventuranza al que
habia llegado. Las dos experiencias me han seguido
acompanando: una como camino irrenunciable y la del

17



cuidador como todos los imponderables, controles aje-
nos y propios y emergencias que son la ascesis esponta-
nea del camino de contemplacion.

Puedo decir que en mi recorrido personal, no se ha
tratado solo de una busqueda, un estudio o un objetivo
prioritario. Reconozco que a lo largo de los afos vividos
estar presente con mi cuerpo —como experiencia-expre-
sién-conciencia-energia— al Arte y al Pensar Mistico ha
sido una vocacion.

Por eso en estas paginas, en las que resumo un reco-
rrido de mi experiencia, no pretendo aumentar conoci-
miento en el que las lea, sino compartir lo vivido y descu-
brir, a dos, que a eso hemos sido llamados.

TU ERES ESO
El camino mistico no se hace solo.

Aunque mi experiencia meditativa es autodidacta,
siempre tuve muy buenos maestros a los que me unié
una entrafiable amistad:

Tomaés de Kempis y Teresa de Jesus, desde nifa, y mas
tarde Juan de la Cruz, han sido mis guias y amigos siem-
pre presentes, atentos, amorosos, firmes, dispuestos a
repetirme una y mil veces las mismas cosas con esa peda-
gogia que ha acabado haciéndome vivir de forma natural
lo sobrenatural.

En la adolescencia y juventud Isabel de la Trinidad,
las Confesiones de San Agustin y Las tres Edades de la
Vida Interior de Garrigou-Lagrange se hicieron interlocu-
tores de mis propia vivencias.

El espiritu de Pedro Poveda, fundador de la Institu-
cién Teresiana donde me eduqué y formé, de unir Fe y
Ciencia, vivir como los primeros cristianos, el amor al

18



estudio y tener la Encarnacion bien entendida, la persona
de Cristo, su naturaleza y su vida como la norma segura
para llegar a ser santo con la santidad mds verdadera sien-
do al propio tiempo humano con el humanismo verdad,
me sirvié hasta el dia de hoy de referente.

Pero reconozco que nada mas de agradecer que haber
encontrado, sin buscarlo, a la persona adecuada en el
momento adecuado para intercambiar lo que se ha ido
configurando como mi pensamiento y mi accién. Quiero
traerlos aqui como una forma de agradecerles su apoyo,
su amistad, su discernimiento y esos tiempos de inter-
cambio que me han permitido crecer y avanzar:

Carlos Valverde S.I., que me dio a conocer a Teilhard
de Chardin y me impidi6é asociarme a algin camino
meditativo que no fuera mi propio camino. Fue en unos
Ejercicios Espirituales personalizados con él en Villagar-
cia de Campos cuando inicié de forma explicita lo que
hoy puedo considerar mi camino personal de meditacién
a través del cuerpo.

Carlos Castro Cubells, en el que tuve a un guia que
siempre iba por delante en la comprensién meditativa
de la Biblia, los misticos y el mundo oriental y la Histo-
ria de las Religiones. Su comprensién de la Liturgia
como Misterio, su amor por el Zen, su lectura vivencia-
da de la Biblia, su contemplacioén de los cuadros taois-
tas, la lectura de Raimundo Lulio, Ortega, Zubiri o sus
experiencias con Enomilla-Lassalle... llenaron nuestros
encuentros hasta su muerte. Con El me adentré en San
Juan de la Cruz y pude confrontar el proceso meditativo
que he denominado: Meditar: una experiencia a través del
cuerpo.

José M* Fondevila S.I., quién desarrollaba sus clases
de Antropologia en la Facultad de San Cugat y la Facul-

19



tad de Teologia de Barcelona cuando nos conocimos y
entablamos una entrafable amistad. El estaba interesa-
do en el tema del cuerpo y yo en adentrarme en la Teolo-
gia que refrendara mis experiencias meditativas a través
del cuerpo. De comun acuerdo iniciamos un estudio
Antropologia teolégica-Corporeidad en el que estuvimos
tres afios reuniéndonos un dia a la semana. El estudio

nos llevé a un vinculo comun: la experiencia.

Con su tutela, y la guia de San Ignacio inicié la “Expe-
riencia de Conversién” en la cueva de Manresa. Es una
experiencia de ocho dias de silencio en el que el cuerpo es
el medio del discernimiento a través de dos experiencias
diarias y el didlogo de discernimiento personal. La reali-
zo, sin convocarla, cuando hay ocho personas interesa-
das. De esa época también es la experiencia del Catecu-
menado de oracién —era invitada a dar cursos de expre-
sién corporal y catequesis en diferentes lugares— en el
que invitaba a seguir el proceso catecumenal cristiano a
través del proceso meditativo de Santa Teresa. También
en ese tiempo formé parte del equipo organizador de la
Pascua de los Negrales, en la sierra de Madrid, donde
cientos de personas, a la sombra de Taizé, nos encontra-
bamos para celebrar la Pascua a través de numerosas
experiencias de oracién.

Maximiliano Herraiz. Nos conocimos en julio de
1986. Le habiamos pedido su enfoque de Santa Teresa
para los grupos de oracién con los que celebrabamos la
Pascua de los Negrales. Desde entonces he mantenido
con él una relaciéon que considero cuéntica por lo breve
pero decisiva en momentos cruciales de mi vida. Su lec-
tura de Santa Teresa y San Juan de la Cruz me renueva
en poderlos sentir y vivir. Le agradezco de corazén su
Pre-facio y su Pos-facio a este libro.

20



